BANJVARESE

PACIFIC INDONESIA

Journal Of International Multidisciplinary Research

Studi Kritis Peran Ormas Islam Dalam Pengembangan Lembaga
Pendidikan Islam Pada Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah,
Dan Perti

Ahmad Faiz!*, Zulmuqim?, Fauza Masyhudi 3
Pascasarjana UIN Imam Bonjol Padang!23, Padang, Indonesia
af2518424@gmail.com?’, zulmuqim@uinib.ac.id?, fauzamasyhudi@uinib.ac.id3

Informasi Artikel Abstract

E-ISSN: 3026-6874 Islam is a religion of rahmatan lil'alamin, which cannot only be seen from ritual or
Vol: 1, Nomor: 2, Desember theological aspects alone. Islamic organizations were born and founded to answer
2023 the needs of the people in the religious sector. This research wants to know the role
Halaman :515-525 of mass organizations in the field of developing Islamic education in Indonesia. The

research method used is descriptive qualitative through library research. The
research results show that Islamic organizations were founded with noble goals,
namely responding to concerns and serving the needs of society in the religious
aspect. To explore more deeply religious behavior in a social context requires at least
three approaches, namely a social approach, a religious approach and a
psychological approach. The initial emergence of Islamic mass organizations can be
explained by three reasons, namely: first, Islamic da'wah; second, education; and
third, economic empowerment of the people. This third reason was the background
to the Islamic movement at that time, because of political affairs which were
controlled and controlled by the Dutch East Indies colonialists. The birth of Islamic
religious organizations began with the existence of Jami'at Al Khair in Jakarta
(1905), then Al Irsyad (1911), a mass organization of Arab descent in Indonesia, the

Keywords: development of Jami'at Al Khair, then the Islamic Trade Company emerged (1911),
Islamic Educational and next Muhammadiyah was born in Yogyakarta (1912), Islamic Association
Institutions (1923) in Bandung, Nahdatul Ulama in Surabaya (1926), Al Jami'atul Washliyah in
Religious Organizations Medan (1930) as well as the Islamic Tarbiyah Association (PERTI) in Canduang

Islamic Mass Organizations Bukittinggi and Al Ittihadiyah in Medan (1935).

Abstrak

Islam merupakan agama rahmatan lil'alamin, yang tidak hanya bisa dilihat dari aspek ritual maupun teologis
semata. Ormas Islam lahir dan didirikan untuk menjawab kebutuhan umat pada bidang keberagamaan. Penelitian
ini ingin mengetahui peran ormas pada bidang pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. Metode penelitian
yang digunakan deskriptif kualitatif melalui studi kepustakaan (library research). Hasil penelitian menunjukkan
bahwa ormas Islam didirikan dengan tujuan mulia yaitu menjawab keresahan dan melayani kebutuhan masyarakat
pada aspek keberagamaan. Untuk mengeksplor lebih dalam tentang perilaku keberagamaan dalam konteks sosial
setidaknya membutuhkan tiga pendekatan, yaitu pendekatan sosial, pendekatan agama, dan pendekatan psikologi.
Awal munculnya ormas Islam dapat dikelompokkan pada tiga alasan yaitu: pertama, dakwah Islami; kedua,
pendidikan; dan ketiga, pemberdayaan ekonomi umat. Ketiga alasan inilah yang melatarbelakangi pergerakan
Islam saat itu, sebab urusan politik diawasi dan dikontrol oleh penjajah Hindia Belanda. Kelahiran organisasi
keagamaan Islam diawali dengan adanya Jami’at Al Khair di Jakarta (1905), kemudian Al Irsyad (1911), merupakan
ormas keturunan Arab di Indonesia pengembangan dari Jami’at Al Khair, seterusnya muncul Syarikat Dagang Islam
(1911), dan berikutnya lahir Muhammadiyah di Yogyakarta (1912), Persatuan Islam (1923) di Bandung, Nahdatul
Ulama di Surabaya (1926), Al Jami’atul Washliyah di Medan (1930) serta Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI) di
Canduang Bukittinggi dan Al Ittihadiyah di Medan (1935).

Kata Kunci : Lembaga Pendidikan Islam, Organisasi Keagamaan, Ormas Islam

PENDAHULUAN

Sejarah dalam kamus besar bahasa Indonesia diartikan kejadian dan peristiwa yang benar-benar
terjadi dimasa lampau. Dalam perjalanan sejarah di Indonesia banyak tokoh nasional berjuang dengan
membentuk berbagai organisasi. Dalam rentang sejarah Islam Indonesia, dimensi sosial, budaya dan


mailto:af2518424@gmail.com1*
mailto:zulmuqim@uinib.ac.id2
mailto:fauzamasyhudi@uinib.ac.id3

Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

politik menjadi bagian penting yang tidak bisa dipisahkan dari perkembangan organisasi Islam. Secara
politik, respon terhadap rejim penguasa terutama masa penjajahan, seperti Belanda dan Jepang,
mendorong lahirnya ormas-ormas. Respon itu memperkuat pembentukan identitas diri bangsa dan
agama terutama dalam pelayanan terhadap masyarakat yang diabaikan oleh pemerintah. Karena itu
gerakan Islam tidak semata-mata faktor kebetulan tetapi sesuatu yang terbentuk dalam kerangka yang
terbangun dalam ideologi atau kebangsaan.

Islam sebagai agama yang mencakup seluruh aspek kehidupan tidak akan tampak jika hanya
dilihat dari sudut pandang teologis maupun ritual semata. Akan tetapi, juga harus dilihat sebagai fakta
sosial karena di dalamnya mengatur tata hubungan antarsesama manusia. Pelembagaan kehidupan
sosial yang didasarkan pada ajaran agama inilah yang menjadi cikal-bakal munculnya organisasi massa
yang berbasis agama, dalam hal ini agama Islam. Dari sana lahirlah beberapa organisasi kemasyarakatan
Islam (baca: ormas Islam) di Indonesia. Selama ini ormas Islam dianggap mampu mengayomi umat
Islam karena didirikan dengan tujuan untuk memenuhi kebutuhan anggotanya di bidang keberagamaan.
Untuk mendalami keberagamaan dalam konteks sosial membutuhkan setidaknya tiga pendekatan, yaitu
pendekatan sosial, pendekatan agama, dan pendekatan psikologi.

Kelahiran organisasi-organisasi Islam di Indonesia lebih banyak dikarenakan adanya dorongan
oleh mulai tumbuhnya sikap patriotism dan nasionalisme sekaligus sebagai respon terhadap
kepincangan-kepicangan yang ada dikalangan masyarakat Indonesia pada akhir abad ke 19 yang
mengalami kemunduran total sebagai akibat eksploitasi politik pemerintah colonial Belanda. Langkah
pertama diwujudkan dalam bentuk berorganisasi.

Ketika masa pemerintahan Hindia Belanda, kelahiran ormas Islam bisa dipetakan dari tiga hal:
pertama, dakwah Islamiyah; kedua, pengembangan pendidikan; dan ketiga, penguatan ekonomi
masyarakat. Ketiga hal ini menonjol pada masa itu karena pergerakan Islam lebih memungkinkan untuk
dilakukan, sebab bidang politik dikontrol dan dilarang oleh pemerintah Hindia Belanda.

Awal abad kedua puluh adalah merupakan starting point tentang kesadaran masyarakat Muslim
Indonesia, untuk perlunya berorganisasi, bahwa perjuangan umat harus diwujudkan dalam bentuk
kebersamaan dan tidak dengan bersendiri saja. Mulai tumbuh organisasi-organisasi Islam diawali
dengan munculnya Jami’at Khiar di Jakarta (1905), organisasi ini beranggota keturunan Arab Indonesia,
kemudian muncul pula Al Irsyad (1911), juga organisasi masyarakat keturunan Arab di Indonesia yang
merupakan pengembangan dari Jami’at Khair, seterusnya muncul SDI (Syarikat Dagang Islam) (1911),
dan dilanjutkan lahirnya Muhammadiyah di Yogyakarta (1912), Persatuan Islam (1920) di Bandung,
Nahdhatul Ulama di Surabaya (1926), Al Jami’atul Washliyah di Medan (1930), Persatuan Tarbiyah
Islamiyah di Candung Bukittinggi dan Al Ittihadiyah juga di Medan (1935). Selain dari itu masih banyak
lagi organisasi-organisasi Islam yang tersebar di seluruh Indonesia.

Para pemimpin pergerakan nasional dengan kesadaran penuh ingin mengubah keterbelakangan
rakyat Indonesia. Mereka menyadari bahwa penyelenggaraan pendidikan yang bersifat nasional harus
segera dimasukkan ke dalam agenda perjuangannya. Kesadaran itulah yang membuat para pemimpin
Nasional memperjuangkan pendidikan (Hayati, 2018).

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research).
Teori-teori tentang penelitian kepustakaan (library research) dapat ditemukan dalam buku-buku
pegangan (hand book) metodologi penelitian. Namun, pembahasannya masih dalam tataran pragmatis
belum mengkaji tentang penelitian kepustakaan secara komprehensif, terutama tentang kedudukan
penelitian kepustakaan (library research) dalam ragam penelitian, kemudian bagaimana mendesain dan
melaksanakannya. Oleh karena itu, langkah awal memahami kedudukan penelitian kepustakaan (library
research) adalah mencermati jenis-jenis penelitian terlebih dahulu (Priarni et al., 2022).

Selanjutnya studi kepustakaan (Library Reseach) ialah usaha yang dilakukan untuk menghimpun
informasi yang relevan dengan topik atau masalah yang akan atau sedang diteliti. Informasi tersebut
diperoleh dari buku-buku ilmiah, artikel-artikel, thesis penelitian-penelitian sebelumnya dan sumber-
sumber tertulis baik tercetak maupun elektronik lainnya. Pendekatan yang digunakan yaitu pendekatan
kualitatif dengan cara menganalisis buku atau artikel yang ada, Tahapan dari penelitian ini yaitu dengan

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

cara mengumpulkan data pustaka yang terkait baik berupa buku maupun jurnal. Data yang diperoleh
kemudian diolah, diteliti diabstraksikan menjadi sebuah informasi yang wutuh kemudian
diinterpretasikan sehingga menghasilkan sebuah pengetahuan untuk dapat ditarik kesimpulannya.
Penelitian ini membahas tentang studi kritis peran ormas Islam dalam pengembangan lembaga
pendidikan Islam: Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, dan PERTI.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A.

Pengertian Ormas Islam

Organisasi masyarakat atau disingkat ormas adalah suatu istilah yang digunakan di Indonesia

terhadap organisasi berbasis massa yang dibentuk dengan tujuan tertentu berdasarkan
kesepakatan bersama. Ormas dapat dibentuk berdasarkan beberapa kesamaan atau tujuan,
misalnya: agama, pendidikan dan sosial. Dengan demikian, ormas Islam dapat diartikan sebagai
organisasi berbasis massa yang disatukan oleh tujuan untuk memperjuangkan tegaknya agama
Islam sesuai AlQur“an dan Sunnah serta memajukan umat Islam dalam berbagai bidang; baik dalam
bidang agama, pendidikan, sosial maupun budaya (Shomad, 2015).

Perkembangan Ormas Islam di Indonesia
1. Masa Kemerdekaan

Sejak sebelum kemerdekaan, Islam telah menjadi kekuatan penting dalam perjuangan
memperebutkan kemerdekaan Indonesia. Muncul berbagai macam organisasi keagamaan yang
bertujuan untuk mengangkat derajat rakyat Indonesia dan mengusir penjajah dari tanah air. Di
awal abad ke-20 M ini perkembangan Islam ditandai dengan munculnya gerakan anti
penjajahan dan pembaharuan keagamaan. Gerakan-gerakan itu terus berkembang sebagian
dipengaruhi oleh kuatnya pengaruh model pendidikan modern yang mengancam pendidikan
Islam. Uniknya, para penggagas gerakan Islam di Indonesia di era sebelum kemerdekaan dan
paska kemerdekaan berasal dari dua model pendidikan yang berbeda, pesantren (madrasah)
dan pendidikan modern (Belanda). Mereka memiliki kesadaran yang sama untuk memperkuat
identitas Islam dan sekaligus membangun bangsa.

Setelah Indonesia menikmati kemerdekaan, ormas Islam tetap menunjukkan perannya
dalam mempengaruhi proses pembentukan Negara Republik Indonesia baik terwujud dalam
perjuangan politik maupun perjuangan di bidang sosial, pendidikan dan dakwah. Peran ormas
Islam dalam politik pun terus dilakukan dengan munculnya tokoh-tokoh Islam dalam panggung
politik nasional. Ini menunjukkan bahwa dalam sejarah Islam di Indonesia, politik tidak pernah
dapat dipisahkan dengan Islam. KH.Wahab Hasbullah, seorang tokoh NU pernah mengatakan
bahwa Islam dan politik selalu berkaitan dan tidak dapat dipisahkan seperti rasa manis yang
tidak dapat dipisahkan dari gula. Karenanya, peran politik umat Islam di Indonesia selalu
dinamis dan berkembang.

Masa Orde Lama

Pada masa Soekarno, pemerintah memperkenalkan sistem politik multipartai dengan
memberikan kesempatan seluas-luasnya kepada seluruh komponen bangsa untuk
berpartisipasi dalam membangun bangsa melalui pendirian partai-partai politik. Pemilu
pertama yang dilaksanakan tanggal 29 September 1955 yaitu pada masa pemerintahan kabinet
Perdana Menteri Burhanuddin Harahap, (Masyumi) diikuti oleh 118 peserta baik dari partai
politik maupun perorangan untuk memperebutkan 257 kursi DPR dan 514 kursi Konstituante.
Partai-partai Islam yang bersaing dalam pemilu 1955 adalah Majelis Syuro Muslimin
(Masyumi), Partai Syarikat Islam Indonesia (PSII), Partai Tarekat Islam Indonesia (PTII) dan
Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI).

Dalam pemilu 1955 ini Masyumi memperoleh 57 kursi DPR dan 112 kursi Konstituante.
Urutan selanjutnya ditempati oleh NU dengan 45 kursi DPR dan 91 kursi di Konstituante, PKI
39 kursi DPR dan 80 kursi Konstituante, PSII memperoleh 8 kursi DPR dan 16 kursi
Konstituante. Total kursi yang diperoleh partai Islam di DPR adalah 116 kursi dari 257 kursi

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

DPR yang diperebutkan atau sebesar 45,13%. Di Konstituante partai Islam memperoleh 230
kursi dari 514 kursi yang diperebutkan dalam pemilu atau mencapai 44,47 %.

Isu-isu politik yang paling menonjol setelah pemilu tahun 1955 adalah persoalan
ideologi. Kelompok yang menginginkan Islam sebagai dasar negara berhadapan dengan
kelompok lain yang menginginkan Pancasila sebagai dasar negara. Hal itu terjadi karena pada
saat itu perdebatan tentang konstitusi Indonesia di Konstituante sedang hangat. Namun
perdebatan mengenai dasar negara tidak mendapat titik temu karena baik kelompok Islam dan
Nasionalis memiliki kekuatan yang seimbang di Parlemen sehingga tidak bisa mencapai
dukungan dua pertiga anggota. Untuk menjaga stabilitas politik, akhirnya Presiden Soekarno
mengeluarkan Dekrit Presiden 5 Juli 1959 yang intinya kembali kepada UUD 1945.

Secara umum, Partai Masyumi dan NU adalah dua partai Islam yang berpengaruh di
masa Orde Lama. Partai Majelis Syuro Muslimin Indonesia (Masyumi) didirikan pada tanggal 7
November 1945 di Yogyakarta melalui sebuah Kongres Umat Islam pada 7-8 November 1945.
Tujuan dari pendirian Masyumi adalah sebagai partai penyatu umat Islam dalam bidang politik.
Tokoh-tokoh Masyumi yang cukup terkenal sejak pendiriannya tahun 1945 antara lain KH.
Hasyim Asy"“ari, KH. Wahid Hasyim, Haji Abdul Malik Karim Amrullah (Hamka), menjadi wakil
Masyumi dalam Konstituante, Muhammad Natsir, Syafrudin Prawiranegara, Mr. Mohammad
Roem, KH. Dr. Isa Anshari, Kasman Singodimedjo dan Dr. Anwar Harjono.

Islam pada masa Orde Lama ini ditandai dengan munculnya perdebatan sengit di
parlemen tentang dasar negara dan kedudukan Islam dalam negara. Namun semua perdebatan
itu dilakukan secara demokratis dan konstitusional melalui parlemen. Pada era ini, Presiden
Soekarno juga menunjukkan semangat nasionalismenya dengan mengakui Islam sebagai salah
satu pendukung nasionalisme bangsa yang terpenting. Peran Soekarno di dunia internasional
juga diakui dengan memprakarsai Konferensi Asia Afrika (KAA) di Bandung tahun 1955 yang
kemudian menjadi inspirasi bagi negara-negara muslim di Afrika untuk memerdekakan diri
dari kaum penjajah.

KAA ini juga kemudian menjadi dasar pembentukan Gerakan Non Blok yang memiliki
keanggotaan kebih dari 100 negara dengan semangat untuk tidak berpihak pada blok tertentu
mendeklarasikan keinginan mereka untuk tidak terlibat dalam konfrontasi ideology Barat-
Timur. Nama Soekarno pun juga dikenal dan dihormati di dunia internasional.

3. Masa Orde Baru

Secara umum sejak pemilu 1971 suara partai Islam mengalami kemerosotan.
Pemerintah Orde Baru pada tahun 1973 kemudian melakukan restrukturisasi sistem
kepartaian dengan menerapkan fusi politik. Akibatnya partai-partai Islam kemudian bergabung
menjadi satu partai di bawah bendera Partai Persatuan Pembangunan. Kemerosotan perolehan
partai Islam yang diwakili PPP dan kekecewaan para aktivis Masyumi menyebabkan mereka
telah memfokuskan pada aktivitas dakwah. Kekecewaan kelompok Masyumi kepada rezim
Soeharto ini dan tekanan-tekanan yang mereka rasakan membuat M. Natsir mulai merubah
perjuangan politiknya melalui jalur dakwah. Pada tanggal 9 Mei 1967 didirikanlah ormas Islam
yang bernama Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII). M. Natsir dan Anwar Haryono
kemudian terlibat aktif mengembangkan organisasi dakwah yang bermarkas di Kramat Raya
Jakarta. Sejak berdiri, terutama pada decade 1970-an. DDII terus melakukan kritik kepada
pemerintah dan sambil membangun basis dakwah di masyarakat.

Walaupun Soeharto dalam beberapa hal banyak melakukan represi terhadap kelompok
Islam, perkembangan dahwah Islam mendapatkan momentumnya di awal tahun 1990-an.
Ketiga pola islamisasi yang berjalan di segmen masyarakat yang berbeda serta dibarengi
dengan kebijakan pemerintah yang mulai akomodatif terhadap dakwah Islam telah melahirkan
gairah Islam baik di kalangan mahasiswa, birokasi maupun professional. Tidak mengherankan
apabila di era ini banyak aspirasi umat Islam yang terwadahi dalam kebijakan negara. Kebijakan
pemerintah yang disambut baik umat Islam adalah pengesahan RUU Pendidikan Nasional yang
mengakui secara jelas adanya pengajaran agama pada semua tingkat pendidikan dan

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

pengesahan Undang-Undang Pengadilan Agama yang memperkuat status Peradilan Agama
untuk memberikan putusan masalah umat Islam dalam hal perkawinan, warisan dan wakaf.
4. Ormas Islam Masa Kini

Perkembangan dakwah Islam yang dilakukan oleh ormas Islam mengalami peningkatan
pada decade 1990-an dan membuka peluang mereka untuk berkontribusi kepada bangsa
melalui pengembangan di bidang ekonomi, pendidikan, budaya, teknologi dan politik.

Di bidang ekonomi muncul perkembangan menarik yaitu didirikannya bank Islam
pertama, Bank Muamalat. PT. Bank Muamalat Indonesia tbk didirikan pada tahun 1991 yang
diprakarsai oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Pemerintah Indonesia dan memulai
kegiatan operasinya pada bulan Mei 1992.

Munculnya kelas menengah atas muslim di Indonesia telah mendorong lahinrnya
pendidikan Islam yang unggul. Pesantren merupakan lembaga pendidikan keagamaan tertua di
Indonesia. Di samping sebagai pusat pengembangan dan pendidikan keagamaan, pesantren
juga berfungsi sebagai agen perubahan dalam masyarakat. Pada saat ini seiring dengan
perubahan sosial yang sedemikian pesat, pesantren-pesantren mulai melakukan modernisasi
kurikulum dan pengajaran. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga yang melahirkan
alumni ahli agama tetapi juga mengembangkan diri dengan meningkatkan kualitas di bidang
pengetahuan umum dan teknologi. Pesantren tidak hanya memiliki keunggulan dalam hal
penguasaan ilmu-ilmu agama tetapi juga menguasai bahasa-bahasa asing, teknologi, dan
berbagai keahlian yang dibutuhkan dalam masyarakat.

Pesantren Modern Gontor di Jawa Timur adalah salah satu pesantren yang dikenal
memiliki kekhususan dalam penguasaan bahasa Arab dan Inggris. Beberapa pesantren modern
saat ini juga mulai mengembangkan pendidikan umum dan melakukan kerjasama dengan
lembaga-lembaga di luar pesantren. Beberapa terobosan yang dilakukan dengan mendirikan
akademi keperawatan, kebidanan, teknologi informatika dan mengembangkan sekolah umum
berstandar internasional. Ada juga pesantren yang mengkhususkan pada pengembangan
masyarakat, seperti pesantren pertanian, pesantren teknologi, pesantren wirausaha dan
pesantren agribisnis. Misalnya, pesantren Darul Ulum di Jombang Jawa Timur berhasil
mengembangkan SMU berstandar internasional, sekolah kejuruan teknologi informatika
maupun akademi keperawatan dan kebidanan. Pesantren-pesantren khusus antara lain,
Pesantren Darul Falah Bogor, Pesantren Agribisnis Darul Maarif Bogor, Pesantren Teknologi
Riau dan Pesantren Wirausaha Darul Muttaqin Jonggol.

Perguruan Tinggi Islam juga terus melakukan perubahan dan peningkatan kualitas
pengajaran. Untuk mengikuti perubahan zaman dan melahirkan para alumni perguruan tinggi
Islam yang siap bersaing di era globalisasi ini, beberapa IAIN Indonesia melakukan
pengembangan dengan merubah nama menjadi Universitas Islam Negeri (UIN). UIN kemudia
membuka berbagai fakultas dan jurusan umum di luar bidang keagamaan. Beberapa UIN yang
ada di Indonesia adalah UIN Syarif Hidayatullah (Jakarta), UIN Sunan Kalijaga (Yogyakarta), UIN
Alauddin Makassar (Makassar), UIN Sunan Kalijaga (Bandung), UIN Maulana Malik Ibrahim
(Malang), dan lain-lain.

Ormas-ormas Islam di Indonesia telah mengemban peran penting sejak sebelum
kemerdekaan hingga saat ini. Peran-peran itu terus dilakukan yang meliputi berbagai aspek
kehidupan baik di bidang pendidikan, sosial, budaya dan politik. Sebagai bagian dari sejarah
Indonesia tentu peran itu pasang surut tetapi tetap saja kehadiran ormas-ormas Islam sebagai
kekuatan civil society sangat relevan dan penting.

Peran-peran ormas itu perlu ditegaskan kembali, mengingat saat ini mulai nampak
penurunan peran terutama di kalangan generasi muda. Banyak generasi muda yang tidak
memahami dan mengenal ormas-ormas Islam padahal orang tua mereka dahulunya adalah
aktivis-aktivis ormas. Pewarisan peran strategis ormas pun mengalami kendala karena semakin
jauhnya aktivitas-aktivitas generasi muda Islam dari ormas-ormas ini.

Tokoh-tokoh ormas Islam hendaknya bisa menjadi panutan dan sumber inspirasi bagi
generasi-generasi Islam di Indonesia. Kegigihan dan keikhlasan mereka dalam berjuang dengan

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

mendedikasikan waktu, dana dan tenaga guna menghidupkan organisasi dan memberdayakan
masyarakat dapat menjadi contoh penting bagi lahirnya sosok-sosok baru generasi Islam
mendatang yang tangguh. Peran mereka di masa lalu menjadi penting untuk diingat kembali
agar bangsa ini tidak melupakan peran tokoh-tokoh Islam dan bagaimana mereka berjuang
melalui ormas dan lembaga-lembaga yang mereka dirikan guna membangun Indonesia secara
tulus dan ikhlas.

Meskipun tanpa mendapatkan bantuan dari pemerintah tokoh-tokoh ormas ini terus
menerus berjuang dan membangun organisasi guna memberikan pengajaran dan
pemberdayaan masyarakat. Para pemimpin ormas terkenal dengan independensi dan
kemandirian. Sebagaian dari mereka mengandalkan dari kemampuan sendiri dalam membiayai
kegiatan-kegiatan organisasi. Ormas-ormas yang bercirikan masyarakat pedesaan biasanya
ditopang oleh usaha-usaha pertanian dan perkebunan sementara yang bercirikan masyarakat
urban lebih banyak mengandalkan pada usaha-usaha perdagangan dan perusahaan mandiri.
Inilah peran-peran yang tidak mungkin dilakukan oleh orang-orang yang tidak memiliki
kesetiaan dan tanggung jawab besar bagi keberlangsungan negara dan bangsa Indonesia.

Ke depan ormas-ormas Islam memiliki banyak tantangan yang harus dihadapi.
Perubahan-perubahan perlu untuk dilakukan agar kehadiran ormas-ormas ini tetap relevan
dan diminati oleh generasi muda Islam di Indonesia. Tantangan-tantangan yang harus dihadapi
antara lain berkenaan dengan perkembangan teknologi informasi yang begitu pesat,
terputusnya generasi muda Islam dengan ormas, menurunnya otoritas ulama dan persoalan
sinergitas antara ormas-ormas di Indonesia.

Perkembangan teknologi informasi yang sedemikian pesatnya harus dapat
dimamfaatkan oleh ormas-ormas Islam agar tetap bertahan memenuhi kebutuhan masyarakat
muslim di Indonesia. Perkembangan media sosial (sosial media) yang menjadi media
alternative hendaknya memacu mereka dalam menciptakan model dakwah yang bisa diakses
banyak orang. Eksistensi ulama dan cita-cita keumatan ormas-ormas Islam harus mampu
disosialisasikan dalam bentuk yang lebih ringan oleh mereka yang terbiasa aktif di dunia maya.
[tu dapat dilakukan dengan memperbanyak media-media alternatif untuk berdakwah baik
melalui blog, facebook, twitter, maupun bentuk media lainnya yang lebih praktis dan mudah
diakses.

Apabila para ulama tidak mampu menyediakan informasi memadai di dunia maya maka
generasi-generasi baru ini akan mencari dan mendapatkan sumbersumber tentang Islam dari
tautan-tautan yang salah. Setiap saat orang dapat mengunggah dan mengunduh materi yang
tidak semuanya dapat dipertanggungjawabkan. Ormas-ormas Islam harus fokus pada dakwah
baru ini agar generasi Islam tidak semakin menjauh dari nilai-nilai Islam dan mengikuti budaya
populer yang sering bertentangan dengan tatanan nilai dalam Islam (Machmudi, 2013).

Perkembangan budaya populer saat ini telah menciptakan budaya baru bagi generasi
muda muslim di Indonesia yang berpotensi pada melemahnya otoritas ulama/kyai ormas. Ini
terjadi apabila ormas-ormas Islam tidak mampu lagi memenuhi kebutuhan keislaman generasi
baru tanpa melakukan terobosan dalam gerakan dakwah. Untuk terus bertahan dan
menempatkan otoritas keagamaan dan moral ulama maka harus dikembangkan model-model
dakwah baru yang menyentuh lapisan masyarakaott generasi baru ini. Jika umat dengan mudah
menjadi sumber-sumber referensi agama dari sumber-sumber yang tidak dapat dipercaya
terutama di mediamedia sosial dan internet maka dapat dipastikan hubungan antara ulama dan
umat akan terputus. Akibatnya para ulama dari ormas-ormas Islam akan kehilangan otoritas
dan semakin lama semakin terenduksi.

Untuk menjadi ormas Islam yang memiliki otoritas yang kuat, ormas Islam di samping
harus memiliki independensi dalam hal pendanaan juga harus membangun kembali jaringan-
jaringan umat yang melibatkan generasi-generasi muda sebagai penerus ideology dan
perjuangan ormas Islam. Semangat untuk menyatukan dan mensinergikan ormas-ormas Islam
terdahulu harus terus dikembangkan, mengingat saat ini potensi perpecahan umat karena
perbedaan ideology dan politik sangat mudah sekali terjadi.

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

Tokoh-tokoh ormas di masa lalu memiliki hubungan yang sangat dekat satu sama lain,
baik lewat hubungan pertemanan, pendidikan maupun perkawinan maka saat ini ormas-ormas
Islam harus membangun basis itu kembali. Rendahnya tingkat kohesi antar ormas-ormas di
Indonesia, salah satunya disebabkan karena rendahnya hubungan pertemanan dan interaksi
sosial di antara mereka. Kesempatan untuk saling mempelajari, memahami dan bekerjasama
antar ormas hendaknya bisa dibangun dan dipupuk terus. Salah satunya adalah dengan
mempelajari sejarah dan kontribusi ormas-ormas Islam di Indonesia secara integral dan
komperehensif (Rahayu & Angriani, 2020).

C. Peran Ormas Islam dalam Pengembangan Lembaga Pendidikan Islam

Peran organisasi keagamaan sangat diperlukan dalam mengembangkan lembaga pendidikan
islam. Indonesia merupakan salah satu negara dengan umat Islam mayoritas dan jumlah ormas
terbanyak di dunia. Peran organisasi masyarakat (ormas) keagamaan sangat diperlukan dalam
mengembangkan lembaga pendidikan Islam. Peran itu telah dilakukan oleh organisasi keagamaan
diantaranya Nahdatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persis dan Mathla’ul Anwar. Muhammadiyah
didirikan pada 18 November 1912 di Kauman Yogyakarta oleh KH Ahmad Dahlan, Mathla’ul Anwar
lahir pada 10 Ramadhan 1334 Hijriah atau 10 Juli 1916 di daerah Menes, Kabupaten Pandeglang,
Banten. NU lahir pada 31 Januari 1926 di Surabaya Jawa Timur oleh KH Hasyim Asy’ari.

Integrasi ilmu pengetahuan di lembaga pendidikan Islam yang diasuh oleh
organisasiorganisasi Islam telah berlangsung sejak kelahiran organisasi tersebut. Muhammadiyah
telah mendirikan sekolah-sekolah umum yang berbasis agama. Steenbrink menjelaskan pada tahun
1923, di Yogyakarta telah didirikan empat sekolah dasar Muhammadiyah, dan sudah mulai
mempersiapkan mendirikan sekolah HIS dan sekolah pendidikan guru. Demikian pula
Muhammadiyah juga sibuk mendirikan sekolah di luar Yogyakarta, misalnya mendirikan HIS di
Jakarta. Pada tahun 1932, Muhammadiyah di Jawa Tengah telah mempunyai 165 sekolah model
gubernemen, di samping 68 sekolah agama yang pada umumnya dibuka pada siang dan sore.

Persatuan Umat Islam (PUI) didirikan oleh Halim Sanusi di Majalengka pada tahun 1917.
Halim Sanusi dalam kongres tersebut mengusulkan agar didirikan sebuah lembaga pendidikan,
yang mengajarkan ilmu-ilmu agama dan pengetahuan umum dan juga dilengkapi dengan pekerjaan
tangan, perdagangan dan pertanian, sesuai dengan bakat masing-masing. Persatuan Islam (Persis)
didirikan di Bandung pada tanggal 12 September tahun 1923 oleh H. Zamzam dan H. Muhammad
Yunus. Selanjutnya dilanjutkan oleh Ahmad Hasan dan Muhammad Natsir. Persis sejak awal
pendiriannya lebih menitikberatkan pada dakwah dan pendidikan Islam. Persis juga
mengembangkan Sekolah Taman Kanak-Kanak, HIS, MULO, sekolah guru dan pesantren.

Di kalangan Nahdatul Ulama, dimasukkannya mata pelajaran umum ke Pesantren Tebuireng
oleh Moh. Ilyas atas persetujuan K.H. Hasyim Asy’ary, yakni menulis huruf latin, ilmu bumi, sejarah
dan bahasa Melayu. Kontribusi Ormas Islam dalam Muwujudkan Umat Islam Berkeunggulan
dilakukan oleh Al Jamiyatul Washliah, yang mendapat inspirasi untuk mendirikan lembaga-lembaga
pendidikan umum dan memasukkan mata pelajaran umum ke madrasah adalah ketika tokoh-tokoh
organisasi ini berkunjung ke Sumatera Barat. Pada tahun 1934, Al Washlliyah mengirim utusan ke
Sumatera Barat untuk meninjau pendidikan di sana, sebab Sumatera Barat pada waktu itu adalah
pusat modernisasi pendidikan di Indonesia. Para delegasi yang terdiri dari M. Arsyad Thalib Lubis,
Udin Syamudin dan Nukman Sulaiman sangat terkesan dengan sistem pendidikan di Sumatera
Barat tersebut, maka dibawalah masalah itu ke sidang Konferensi Cabang Al Washliyah, sehingga
diputuskanlah untuk mendirikan sekolah umum berbasis agama Islam dan volkschool (sekolah
dasar) dan bahasa Belanda pun dimasukkan pula ke dalam kurikulum.

Al Ittihadiyah yang juga lahir di Medan pada tahun 1935, juga memasukkan mata pelajaran
umum ke madrasah-madrasah Al Ittihadiyah, pada tingkat ibtidaiyah mata pelajaran umum yang
diajarkan adalah berhitung, bahasa Indonesia, ilmu bumi, ilmu hayat, sejarah. Pada tingkat
tsanawiyah: bahasa Indonesia, bahasa Inggris, ilmu bumi, ilmu hayat, sejarah, ilmu alam. Beberapa
organisasi Islam yang disebutkan terdahulu, merupakan sampel dari organisasi-organisasi Islam
lainnya yang dalam tulisan ini dapat diungkapkan bahwa organisasi-organisasi Islam tersebut telah

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

memprogramkan integrasi keilmuan di lembaga-lembaga pendidikan yang mereka asuh. Walaupun
integrasi ilmu itu baru pada tahap mencampurkan atau memprogram pengetahuan dan agama di
madrasah/ sekolah yang diasuh oleh organisasi tersebut.

Integrasi ilmu itu semakin hari semakin dirasakan urgensinya terutama di era global saat saat
sekarang ini, yang bercirikan sebagai berikut:
1. Nahdlatul Ulama (NU)

Nahdatul Ulama (NU) Nahdlatul ulama didirikan pada tanggal 16 rajab 1344 H yang
bertepatan dengan bulan Januari 1926 M di Surabaya. Pendirinya adalah alim ulama dari tiap-
tiap daerah di Jawa Timur diantaranya K.H. Hasyim Asyari (Tebulreng), K.H. Abdul Wahab
Hasbullah, K.H Bisri (Jombang), K.H. Ridwan (Semarang), dan lain-lain. NU adalah perkumpulan
sosial yang mementingkan pendidikan dan pengajaran Islam. NU mendirikan beberapa
madrasah di tiap-tiap cabang dan ranting. Untuk mempertinggi akhlak budi pekerti mereka.
Sejak masa pemerintahan Belanda dan penjajahan Jepang, NU tetap memajukan pesantren-
pesantren dan madrasah-madrasah serta mengadakan tabligh-tabligh dan pengajianpengajian
disamping urusan sosial yang lain, bahkan juga urusan politik yang dapat dilaksanakannya pada
waktu itu.

Pada akhir tahun 1356 H (1938 M) komisi perguruan NU telah mengeluarkan reglement
tentang susunan-susunan madrasah-madsrasah NU yang harus dijalankan mulai 2 Muharram
1357. Susunan madrasah-madrasah itu adalah sebagai berikut:

Madrasah awaliyah, Lama belajar 2th

MI, Lama belajar 3th

MTs, lama belajar 3th.

Madrasah Mu’allimin Wustha, lama belajar 2th.

Madrasah Mu’allimin ‘Ulya, lama belajar 3th.
Susunan madrasah dan sekolah NU sudah banyak mengalami perubahan dan
penyempurnaan. Ketika KH. Hasyim Asy’ari menjabat sebagai menteri agama ia mengambil
keputusan untuk menyesuaikan diri dengan pendidikan Barat, yaitu dengan cara memasukkan
pelajaran umum ke madrasah. Dalam perjalanan Sejarahnya NU pernah menjadi partai politik
kemudian bergabung dalam partai Masyumi namun setelah partai-partai Islam difungsikan ke
dalam Partai Persatuan Pembangunan (PPP), NU kembali kepada fungsinya semula yaitu sebagai
gerakan sosial keagamaan dengan semboyan kembali ke Khittah (kepada jiwa) 1926 (Suja,
2022).

2. Muhammadiyah

Muhammadiyah merupakan organisasi Islam yang bergerak pada bidang pendidikan,
dakwah dan kemasyarakatan. Muhammadiyah didirikan pada tanggal 18 November 1912
bertepatan dengan tanggal 18 dzulhijah 1330 oleh KH Ahmad Dahlan. Tujuan dari
muhammadiyah adalah menyebarkan ajaran Nabi Muhammad. Salah satu cara yang dilakukan
muhammadiyah untuk mensukseskan tujuannya yaitu dengan membuat lembaga pendidikan.
Sekolah yang didirikan oleh Muhammadiyah antara Lain sebagai berikut :

a. Zaman Penjajahan Belanda
Sekolah-sekolah umum yaitu volks school 3th, vervolg school 2th, schakel school 4th,
HIS 7th, Mulo 3th, AMS 3th, dan HIK 3th, pada sekolah-sekolah tersebut diajarkan agama
Islam sebanyak 4jam seminggu.Sekolah-sekolah khusus Muhammadiyah yaitu : MI 3th,
Wustha 3th, Mu’allimin 5th , Mu’allimat 5th, Kuliatul Mubalighin 5th, pada sekolah-sekolah
ini diberikan mata pealajaran umum.
b. Zaman Kemerdekaan
Sekolah-sekolah Muhammadiyah makin berkembang ada 4 jenis yaitu : Sekolah
umum dibawah naungan Depdikbud yaitu : SD, SMTP, SMTA, SPG, SMEA, SKKA dan
sebagainya. Pada sekolah-sekolah ini diajaran pelajaran sebanyak 6 jam perminggu.
Madrasah dibawah asuhan Dep. Agama yaitu MI, MTs, MA Jenis Sekolah/Madrasah khusus
Muhammadiyah yaitu Mu’alimin, mu’allimat, Sekolah Tabligh, dan Pondok Pesantren
Muhammadiyah.

©ap o

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

Menurut catatan Majelis Pendidikan dan Pengajaran dan Kebudayaan pusat jumlah
sekolah yang dikelola Muhammadiyah lebih kurang 21.101 buah yang terdiri dari :
1) Taman Kanak-kanak yang diasuh oleh Aisyiyah * 3000 buah
2) Perguruan tingkat dasar + 6396 buah.
3) Perguruan Tingkat Menengah + 1664 buah.
4) Perguruan Tinggi terdiri dari : 13 universitas, 9 Institute, 17 sekolah tinggi, dan 2
akademi (Basit et al., 2023).
3. Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI)

Minangkabau, disamping salah satu daerah yang mengalami proses Islamisasi sangat
dalam, juga merupakan wilayah yang terkenal kuat keterkaitannya kepada adat. Sulit
dipastikan, kapan sebenarnya Islam masuk ke daerah ini. Ada yang mengatakan abad ke-8, abad
ke-12, dan bahkan juga ada yang memperkirakan abad ke-7 karena menurut almanak Tiongkok,
sudah didapati satu kelompok masyarakat Arab di Sumatera Barat pada tahun 674 M. Terlepas
dari berbagi versi yang ada, Hamka mengatakan bahwa raja Islam pertama di kerajaan
Minangkabau (Pagaruyung) adalah Raja Alam Alif sekitar tahun 1600 M. Oleh karena pusat
kerajaan ini jauh di daratan, diperkirakan bahwa dengan masuknya raja tersebut, berarti islam
telah menyebar di wilayah Minangkabau sekitar tahun 1600 M tersebut.

Sejak Islam masuk ke Minangkabau, telah terjadi beberapa kali pembaharuan. Pada awal
abad ke-20, muncul gerakan pembaharuan Islam di Minangkabau yang dipelopori oleh kaum
muda. Gerakan itu bertujuan untuk mengubah tradisi, terutama gerakan tarekat. Kaum muda
melalukan perubahan melalui pendidikan, dakwah, media cetak, dan perdebatan. Mereka
mendirikan lembaga-lembaga pendidikan seperti Sumatera Thawalib yang lebih mengutaman
ilmu-ilmu untuk menggali dan memahami Islam dari sumbernya. Menyadari gencarnya
kegiatan kaum muda, kaum tua pun mulai bergerak, mereka melakukan rekasi yang sama, yaitu
dengan menerbitkan majalah seperti al-Mizan, ar-Radd wa al Mardud dan lainnya. Dalam
bidang pendidikan, kaum tua mengaktifkan lembaga surau. Kaum tua juga membentuk suatu
perkumpulan yang bernama Ittihadul sebagai tandingan pekumpulan kaum muda yang dikenal
dengan P.G.A.L

Diilhami oleh perkembangan tersebut, timbullah niat Syekh Sulaiman ar-Rasuly untuk
menyatukan ulama-ulama kaum tua dalam sebuah wadah. Untuk itu, Syekh Sulaiman ar-Rasuly
memprakarsai suatu pertemuan besar di Candung, Bukittinggi pada tanggal 5 Mei 1928.
Pertemuan itu dihadiri oleh sejumlah ulama ulama kaum tua, di antaranya: Syekh Abbas al-
Qadhl, Syekh Muhammad Jamil Jaho, Syekh Abdul Wahid ash-Shalihy, dan kaum tua lainnya.

Dalam pertemuan itu, disepakati untuk mendirikan Madrasah Tarbiyah Islamiyah yang
disingkat dengan MTI. Pada tahun 1930, mengingat pertumbuhan dan perkembangan
madrasah-madrasah Tarbiyah Islamiyah, timbullah keinginan Syekh Sulaiman ar-Rasuly untuk
menyatukan ulama-ulama kaum tua, terutama para pengelola madrasah dalam suatu wadah
organisasi. Untuk itu, ia mengumpulkan ulama-ulama kaum tua kembali di Candung Bukittinggi
pada tanggal 20 Mei 1930. Pertemuan ini memutuskan untuk membentuk organisasi Persatuan
Tarbiyah Islamiyah yang disingkat dengan PERTI. Ketika terbentuknya organisasi ini, ada 7
madrasah Tarbiyah Islamiyah kepunyaan kaum tua yang tergabung didalamnya.

Setelah tahun 1930, dengan terbentuknya organisasi Persatuan Tarbiyah Islamiyah,
geraknya lebih lebih ditingkatkan lagi dari mengurus madrasah-madrasah saja menjadi
mengurus soal kemasyarakatan. Dengan kata lain PERTI yang mula-mula organisasi pendidikan
Islam meningkat menjadi organisasi sosial, sekaligus dalam masyarakat menjadi organisasi
dakwah islamiyah karena guru-guru atau syekh-syekhnya juga berdakwah ke kampung. Sejalan
dengan berdirinya Madrasah Tarbiyah Islamiyah, di beberapa tempat di daerah Sumatera Barat
dan sekitarnya, muncullah organisasi Persatuan Tarbiyah Islamiyah di mana-mana.

Pada tahun 1935, diadakan rapat lengkap di Candung Bukittinggi yang menunjuk
H.Siradjuddin Abbas sebagai ketua Pengurus Besar PERTI. Pada masa kepengurusan ini,
berhasil disusun Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga dan disahkan oleh konferensi
tanggal 11-16 Februari 1938 di Bukittinggi, dan disepakati juga singkatan Persatuan Tarbiyah

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

Islamiyah berubah menjadi PERTI. Ketika itu dirumuskan pula tujuan organisasi ini, yaitu: (1)
berusaha memajukan pendidikan agama Islam dan yang bersangkutan dengan itu, (2)
menyiarkan dan mempertahankan agama islam dari segala serangan, (3) Memperhatikan
kepentingan ulama-ulama, guru-guru sekolah agama seluruhnya, terutama sekolah-sekolah
Tarbiyah Islamiyah, (4) memperkukuh silaturrahmi sesama anggota, (5) memperkukuh dan
memperkuat “adat nan kawi, syarak nan lazim” dalam setiap negeri.

Kemudian pada tahun 1945, setelah keluarnya maklumat wakil presiden untuk
mendirikan partai politik, PERTI yang tadinya sebagai organisasi sosial keagamaan berubah
menjadi partai politik Islam PERTI, dan ikut bersama partai-partai lain dalam menggalang
kemerdekaan. Dalam muktamar di Bukittinggi tahun 1950, diputuskan untuk memindahkan
dewan partai tertinggi yang semula berkedudukan di Bukittinggi ke Jakarta sebagai ibukota
negara. Kemudian, setelah muktamar tahun 1955, seluruh Dewan Pimpinan Partai dipindahkan
ke Jakarta dan Bukittinggi berubah menjadi cabang.

Pada periode-periode berikutnya, terutama pada masa Ekawibawa Bung Karno, dalam
mengikuti gagasan NASAKOM telah menimbulkan pro dan kontra dalam tubuh PERTI. Kemelut
yang kurang terbenahi ini kenyataannya sangat merugikan bagi tujuan semula organisasi.
Pengelolaan bidang pendidikan, dakwah, dan sosial seolah-olah terabaikan kalau tidak dapat
dikatakan terlupakan sama sekali. Oleh karena itu, pada tahun 1969, Syekh Sulaiman Ar-Rasuly,
pendiri organisasi ini satu-satunya yang masih hidup pada waktu itu, mendekritkan agar
kembali kepada khittah semula, yaitu status non-politik. Dekrit sesepuhnya itu hanya diterima
oleh sebagian saja, yang dipimpin oleh Baharuddin Ar-Rasuly yang kemudian menyalurkan
aspirasi politiknya, bergabung dengan GOLKAR. Adapun sebagian lagi, yang tidak menerima
dekrit tersebut, tetap sebagai anggota partai politik dan ikut dalam pemilihan umum 1971
(Nelmawarni et al., 2003).

KESIMPULAN
Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, tidak lepas dari peranan tokoh ulama dan ormas

Islam. Ide pembaharuan pendidikan diwujudkan dalam bentuk kurikulum yang tidak hanya pelajaran
agama, namun juga ada pelajaran pengetahuan umum. Selain itu, seiring dengan berjalannya waktu,
metode pembelajaran juga terus mengalami perkembangan, mulanya hanya metode membaca kitab, kini
sudah ditambah dengan metode-metode lain menyesuaikan keadaan saat ini. Integrasi ilmu
pengetahuan di lembaga pendidikan Islam yang diasuh oleh organisasi-organisasi Islam telah
berlangsung sejak kelahiran organisasi tersebut. Para Tokoh Ulama’ seperti K.H. Ahmad Dahlan, K.H.
Hasyim Asyari, KH. Imam Az-Zarkasyi, Buya Hamka, Mahmud Yunus dan Organisasi Islam sangat
berperan penting seperti diantaranya yang terbesar di Indonesia, Jami’at Khair, Al Irsyad, SDI (Syarikat
Dagang Islam), lalu dilanjut dengan lahirnya Muhammadiyah, Persatuan Islam (PERSIS), Nahdatul
Ulama (NU), Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI), Al Jami’atul Washliyah, dan Al Ittihadiyah. Salah satu
bidang penting dari organisasi tersebut adalah bidang pendidikan. Semua organisasi Islam yang ada di
Indonesia memaksimalkan pelaksanaan pendidikan dengan membangun lembaga-lembaga pendidikan,
seperti pesantren, sekolah, madrasah, dan perguruan tinggi.

REFERENCES

Basit, A., Desman, D., Zulmuqim, & Samad, D. (2023). Peran Ormas Islam Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di
Indonesia. AL-IBANAH, 8(2), 77-84. https://doi.org/10.54801/ibanah.v8i2.196.

Hayati, N. R. (2018). Kiprah Ormas Islam di Bidang Pendidikan. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Machmudj, Y. (2013). Sejarah dan Profil Ormas-Ormas Islam di Indonesia. Depok: PTTI Ul

Nelmawarni, Suryo, D., & Darban, A. A. (2003). Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI) (Dari Organisasi Sosial
Keagamaan ke Partai Politik, 1928-1971). SOSIOHUMANIKA, 16B(1).

Priarni, R, Yaqin, A., & Imron, A. (2022). Kebijakan Pendidikan Islam Masa Orde Lama Hingga Orde Baru; Perspektif
Sejarah Pendidikan Islam dan Implikasinya pada Pendidikan Islam Era Reformasi di Indonesia. An-Nafah:

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



Journal Of International Multidisciplinary Research Vol:1, No:2, Desember 2023

Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 2(2), 100-109.

Rahayu, S. S., & Angriani, R. (2020). “Peran Organisasi Islam Dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam di
Indonesia”.

Shomad, A. (2015). Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum Indonesia. Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada.

Suja, A. (2022). Peran Ulama Dan Ormas Islam Dalam Pertumbuhan Dan Perkembangan Pendidikan Islam Di
Indonesia. 5(2).

https://journal.banjaresepacific.com/index.php/jimr



